
UND DAS WORT
WURDE FLEISCH

1 2  I M P U L S E  Z U  A R M E N I S C H E N  W E I H N A C H T E N
V O N  P F A R R E R  D I R A D U R

AGBW.ORG



A G B W . O R G

Liebe Leserin, lieber Leser,

Sie halten ein kleines Begleitbuch
durch die armenische Weihnachtszeit
in Händen. Es ist keine theologische
Abhandlung, sondern eine Einladung
innezuhalten, nachzudenken,
vielleicht auch neu zu entdecken, 
was Weihnachten bedeutet.

Die Armenische Kirche feiert
Weihnachten am 6. Januar, zusammen
mit der Taufe Christi, als ein einziges
Fest der Erscheinung des Herrn, 
der Theophanie. Diese beiden
Mysterien, Menschwerdung und
Offenbarung, gehören für uns
untrennbar zusammen. Und so
beginnt unsere Vorbereitung früh: 
mit HISNAG, mit den fünfzig Tagen 
des Wartens, Fastens und der inneren
Ausrichtung auf das Kommende.

In Europa, wo die Adventszeit 
am 1. Dezember beginnt und 
am 25. Dezember endet, mag diese
lange Vorbereitung ungewöhnlich
erscheinen. Doch gerade darin liegt
eine Weisheit: Wer wartet, rechnet 
mit Gott. Wer fastet, macht Raum 
für Neues. Wer sich vorbereitet, 
freut sich auf das, was kommt.

Dieses Büchlein begleitet Sie durch die
verschiedenen Stationen dieser Zeit:
vom Warten über das Fasten, von der
Begegnung mit den Heiligen bis zur 

Schwelle des neuen Jahres, von der
Geburt Christi in der Höhle bis zu
seiner Erscheinung am Jordan. Jedes
Kapitel lädt ein, einen Aspekt dieses
großen Geheimnisses zu betrachten.

Die Texte sind bewusst kurz gehalten.
Sie wollen nicht belehren, sondern
begleiten. Sie erheben keinen Anspruch
auf Vollständigkeit, sondern öffnen
Fenster zu einer Tradition, 
die Jahrhunderte alt ist, und zu einem
Glauben, der heute lebendig bleibt.

Geschrieben sind sie für alle, die sich
auf diesen Weg einlassen möchten: 
für Mitglieder unserer armenischen
Gemeinden, die ihre eigene Tradition
tiefer verstehen wollen, aber auch 
für Freunde und Interessierte, 
die neugierig sind auf eine andere Art,
Weihnachten zu feiern.

Möge diese Zeit für Sie eine Zeit 
der Vorbereitung auf eine Begegnung
mit dem Neugeborenen Christus
werden. Mit dem Kind in der Krippe.
Mit dem Herrn am Jordan. Mit dem
Gott, der Mensch wurde, damit wir 
IHM nahe sein können.

In diesem Sinne wünsche ich Ihnen
eine gesegnete Weihnachtszeit.

E I N L E I T UNG

Pfr. Diradur Sardaryan
Gemeindepfarrer der Armenischen
Gemeinde Baden-Württemberg



I M P U L S  /  1

In der Armenischen Kirche beginnt
Weihnachten nicht mit Lichtern,
Liedern oder Geschenken. Sie beginnt
mit dem Warten.

HISNAG – fünfzig Tage der
Vorbereitung. Nicht weil Gott Zeit
bräuchte, um zu kommen. Sondern
weil wir sie brauchen, um uns
vorzubereit.

Warten ist uns fremd geworden. 
Alles soll sofort da sein: verfügbar,
sichtbar, greifbar. Gott aber kommt
anders. Er überfällt uns nicht. Er
wartet, bis wir IHM Raum geben.

Das Warten der Kirche ist kein
müßiges Ausharren. Es ist eine stille
Arbeit nach innen. Ein Fragen: Was
steht zwischen mir und der Freude?
Was ist zu laut geworden in meinem
Leben und was längst verstummt?

Wer wartet, rechnet mit Gott. 
Wer wartet, traut ihm zu, dass er
wirklich kommt. Nicht dass er
irgendjemanden schickt, sondern 
Er selbst, persönlich und greifbar, 
mir und uns erscheint.

Weihnachten beginnt dort, 
wo wir nicht mehr festhalten wollen,
sondern loslassen können. 
Wo wir aufhören zu fordern 
und anfangen zu erwarten.

WARTEN

„Richtet eure Herzen aus, denn die Ankunft des Herrn ist nahe.“ (Jak 5,8)

Bearbeitung von Christus (Deësis) Mosaik
Hagia Sophia, Istanbul, um 1261 (spätbyzantinisch)



I M P U L S  /  2

Fasten gehört zum Warten. Nicht als
Leistung. Nicht als frommer Beweis.
Sondern als ein Freimachen.

Im HISNAG fastet die Kirche, weil sie
weiß: Was bis zum Rand gefüllt ist,
kann nichts mehr aufnehmen. Wer
alles festhält, hat die Hände nicht frei.

Fasten heißt nicht nur weniger essen.
Es heißt auch: weniger reden und mehr
beten. Weniger urteilen. Sich weniger
zerstreuen lassen.

Manches, was uns satt macht, lässt uns
innerlich leer werden. Und manches,
was uns fehlt, öffnet unverhofft einen
Raum, in dem Gott uns begegnen kann.

RAUM

Die armenische Tradition kennt das
rechte Maß. Nicht jeder Tag ist gleich
streng. Niemand wird über seine Kraft
gefordert. Es geht nicht um Härte,
sondern um Klarheit.

Fasten ist eine leise Entscheidung:
Ich brauche nicht alles. Ich muss nicht
alles in der Hand behalten. Ich darf
mich befreien von dem, was mich
belastet durch Sündenbekenntnis oder
Gespräch mit einem Geistlichen und
Raum lassen für das, was mir
geschenkt werden will.

Vielleicht ist genau das am
schwersten: die Leere auszuhalten,
statt sie hastig zu füllen. Im Vertrauen
darauf, dass Gott selbst 
diesen Raum betritt.

„Nicht vom Brot allein lebt der Mensch.“ (Mt 4,4)

Das Letzte Abendmahl
Miniatur aus Manuskript 313, Ende 14. Jahrhundert, Arzach (Bergkarabach)



I M P U L S  /  3

Kurz vor Weihnachten stellt die Kirche
uns besondere Menschen vor Augen.

David. Ein König, der stürzte und
aufstand. Ein Dichter, der nach Gott
rang und ihn manchmal aus den Augen
verlor. Seine Psalmen sind keine
Gebete eines Vollkommenen, sondern
die Schreie eines Suchenden. Gott hat
ihn nicht erwählt, weil er makellos war,
sondern weil sein Herz für Gott
durchlässig blieb.

Jakobus. Der Bruder des Herrn. Kein
Mann der großen Gesten, aber einer,
der hielt, was zusammenzubrechen
drohte. Er stand zwischen den Welten:
Jude und Christ zugleich. Er musste
aushalten, dass der Messias anders
kam, als alle erwartet hatten. Seine
Treue war keine blinde Gewissheit,
sondern ein tägliches Ja zu Gott.

Stephanus. Der erste, der mit seinem
Leben bezahlte. Sein Martyrium war
ein Triumph. Im Moment seines
Scheiterns betete er wie sein Herr:
„Vater, rechne ihnen diese Sünde nicht
an.“ und er lehrte uns zu vergeben.

Petrus und Paulus. So unterschiedlich.
Der eine Fels, der andere Feuer. 
Der eine erst feige, dann treu. 
Der andere erst Verfolger, dann Zeuge.
Und doch auf demselben Weg, 
getragen von etwas, das größer war 
als ihre Gegensätze. 

B EG EGNUNGEN

Die Kirche gedenkt sie, weil Gott 
mit Menschen Geschichte schreibt. 
Mit wirklichen Menschen. Mit Brüchen.
Mit Umwegen. Mit Scheitern. Das ist
das Geheimnis der Menschwerdung:
Gott wird nicht irgendwo Mensch,
sondern unter Menschen. In ihrer
Unvollkommenheit. In ihrem Ringen.
In ihrer Sehnsucht.

Diese Gestalten sind keine moralischen
Ideale. Sie sind Zeugen. Zeugen dafür,
dass Gott Menschen nicht erst
vollendet, bevor Er sie gebraucht. 
Dass Heiligkeit nicht Makellosigkeit
bedeutet, sondern Durchlässigkeit.
Dass Gott gerade dort sichtbar wird, 
wo Menschen aufhören, sich selbst zu
genügen.

Vielleicht geschieht dabei mehr als
bloßes Gedenken. Vielleicht schärfen
diese Gestalten unseren Blick für die
Menschen um uns herum. Für das noch
Unfertige. Für das Übersehene. Für jene
stillen Christusträger, die wir täglich
übersehen.

Wer sich von ihnen berühren lässt,
lernt genauer hinzusehen und entdeckt
manchmal Gott dort, wo er ihn am
wenigsten vermutet hätte. Denn
Weihnachten bedeutet: Gott kommt
nicht in Herrlichkeit, sondern in einem
Kind. Nicht im Vollkommenen, sondern
im Verwundbaren. Und Er hört nicht
auf, so zu kommen.

„Der Mensch sieht, was vor Augen ist; 

der Herr aber sieht das Herz an." (1 Sam 16,7)



I M P U L S  /  4

Zwischen Weihnachten und
Theophanie liegt ein Abend, der in der
armenischen Tradition keine große
Rolle spielte. Silvester.

Erst spät fand dieser Übergang 
seinen Weg in unseren Kalender. 
Und vielleicht ist das ein Geschenk.
Denn so bewahrt die Kirche ihre eigene
Sicht auf diesen Moment: Wir sind
noch mitten in der Fastenzeit.

Die Welt feiert mit Überfluss. Die
armenische Tafel bleibt einfach –
vegan, wie es die Fastenzeit gebietet.
Nicht aus Mangel, sondern aus Freiheit.
Denn wo weniger auf dem Tisch liegt,
ist oft mehr im Herzen: Gebet.
Dankbarkeit. Zuversicht.

S CHWEL L E

Silvester ist eine Schwelle. 
Ein Augenblick zwischen dem, 
was war, und dem, was kommt. 
Aber nicht als Bruch, sondern 
als Übergang in Gottes Hand.

Die Kirche misst die Zeit anders. 
Nicht in hektischen Countdowns,
sondern im ruhigen Vertrauen darauf,
dass Gott mit uns durch die Zeiten
geht. Was gut war, darf bleiben. 
Was schwer war, darf verwandelt
werden. Und was kommt, können wir
ohne Angst sondern in Zuversicht
dankend annehmen, mit der Hoffnung,
dass Gott ales zum Guten verwandelt.

„Für alles gibt es eine bestimmte Stunde, 

und für jedes Geschehen unter dem Himmel eine Zeit." (Prediger 3,1)

Anbetung der Heiligen Drei Könige
Etchmiadzin-Evangeliar (989), Matenadaran MS 2374



„Meine Zeit steht
 in deinen Händen.“

 (Psalm 31,16)

So wird dieser Abend zu einem
besonderen Fest: mit Freude und
Tanz, mit Zusammensein und
Dankbarkeit. Die Tafel ist zwar 
einfach gehalten, aber niemand sitzt
traurig da. Denn wer in Hoffnung
fastet, darf fröhlich sein, gerade 
weil auf die Frohe Botschaft der
Geburt und der Erscheinung 
des Herrn wartet.

Wer das alte Jahr loslässt, gewinnt
Raum für das neue. Wer nicht alles
erzwingen will, darf empfangen.

Wer fastet, wird reich an dem, 
was wirklich zählt.

Denn Gott ist nicht nur am strahlenden
Anfang da. Er ist auch an der Schwelle.
Und Er geht mit uns hindurch ins neue
Jahr, das Er schon längst kennt 
und das Er uns Schritt für Schritt
schenken wird.

Die Fastenzeit endet nicht an Silvester.
Aber sie trägt uns über die Schwelle –
leichter, freier, zuversichtlicher.

Die Planeten. Aus der armenischen 
Übersetzung der Cosmographia 
von Petrus Apianus, Kilikien, 1617
(Matenadaran MS 1780)



I M P U L S  /  5

Weihnachten beginnt nicht mit
Erklärungen. Es beginnt mit dem Licht.

Nicht grell, nicht blendend. Sondern
sanft und beständig. Ein Licht, 
das herzen erwärmt.

Die armenische Kirche singt von Maria
als der Mutter des unaussprechlichen
Lichts. Nicht weil sie selbst das Licht
wäre, sondern weil Gott in ihr
Wohnung nahm. Sie wurde
durchlässig. Und das Licht, das in ihr
aufging, war der Schöpfer selbst, der
nun als Kind geboren ist.

Dieses Licht vertreibt die Dunkelheit
nicht mit Gewalt. Es drängt sich nicht
auf. Es leuchtet und wartet darauf,
gesehen, entdeckt zu werden.

L I C HT

In unserem Leben gibt es Stellen, die
dunkel bleiben. Offene Fragen. Alte
Wunden. Dinge, die sich nicht klären
lassen. Das Licht Christi überspringt
diese Dunkelheit nicht einfach. Es geht
mitten hindurch. Es bleibt bei uns
auch dort, wo wir nicht verstehen.

Wo dieses Licht ankommt, wird nicht
alles sofort hell. Aber es verändert
sich. Was unlösbar schien, wird
aushaltbar. Was bedrohlich war,
verliert seine Macht. Was hoffnungslos
erschien, bekommt einen Horizont.
Vielleicht ist das Weihnachten: Gott
erklärt nicht alles. Aber Er erhellt alles
durch seine Gegenwart.

Still. Beständig. Näher, als wir ahnen.

„Das wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet, 

kam in die Welt.“ (Joh 1,9)



„Und sie gebar ihren
erstgeborenen Sohn, wickelte
ihn in Windeln und legte ihn in
eine Krippe, weil in der
Herberge kein Platz für sie war.“

(Lk 2,7)

I M P U L S  /  6

Weihnachten sagt uns: Gott wartet
nicht, bis wir fertig sind. Er kommt
nicht erst, wenn unser Leben
ordentlich, hell und würdig geworden
ist. Er kommt jetzt – in unsere Höhlen.
In das, was wir verbergen möchten. In
das, wofür wir uns schämen.

Und genau dort, in der Tiefe unserer
Seelen, im Verborgenen, im scheinbar
Gottverlassenen, wird Er sichtbar.

Die Seele wird zur Geburtsstätte des
Lichts. Der dunkelste Ort wird zum
hellsten, wenn wir zulassen, dass Gott
in ihr Platz einnimmt.

So beginnt das Heil. Nicht im Glanz,
sondern in der Tiefe. Nicht dort, wo wir
es erwarten, sondern dort, wo wir es
am nötigsten brauchen.

Gott kommt nicht dorthin, wo alles
vorbereitet ist. Er kommt dorthin, 
wo Platz ist.

Keine Herberge. Kein Raum in der
Stadt. Keine Würde, die man einem
König zubilligen würde. Nur eine
Höhle: kalt, einfach, am Rand der Welt.

Die armenische Überlieferung hält an
diesem Bild fest: eine Höhle. Dunkel.
Ungeschützt. Der Ort, wo man Tiere
unterbringt. Hier wird Gott Mensch.
Nicht im Tempel. Nicht im Palast.
Sondern dort, wo kein Mensch geboren
werden möchte. Im Verborgenen. Im
Ausgesetzten. Im Verwundbaren.

Die Höhle erzählt von einer Wahrheit,
die erschreckt und tröstet zugleich:
Gott scheut nicht das Unfertige. Er
fürchtet nicht die Armut. Er meidet
nicht die Dunkelheit unseres Lebens.

Vielleicht gerade deshalb wählt Er
diesen Ort. Weil dort Platz ist. Platz für
ein Leben, das ganz von vorne anfängt.
Platz für Hoffnung, die nicht auf
Sicherheiten baut. Platz für einen
Anfang, der nicht glänzt, aber trägt.

HÖH L E



I M P U L S  /  7

Weihnachten ist ein Fest der
Geschenke. Das freut viele. Und
verunsichert manche. Zu viel. Zu teuer.
Zu oberflächlich. Und doch schenken
wir weiter. Weil etwas in uns ahnt,
dass Liebe sich zeigen will. Dass sie
Gestalt 
annehmen muss.

Gott selbst hat so gehandelt. Nicht mit
Worten allein. Nicht mit Geboten oder
Offenbarungen, die von fern kommen.
Er hat sich hingegeben. Sich selbst.

Das ist das Unerhörte an Weihnachten:
Christus ist kein Symbol für Gottes
Liebe. Er ist nicht Zeichen oder Bote. 
Er ist die Gabe selbst. Gott schenkt
nicht etwas: Er schenkt sich. Ganz.
Ohne Vorbehalt. Ohne Bedingung.

Dieses Geschenk lässt sich nicht
berechnen. Es lässt sich nicht erwidern.
Wie sollte man dem angemessen
begegnen, der alles gibt? Die göttliche
Gabe sprengt jede Logik des Tausches.
Sie erwartet keine Gegenleistung. Sie
fordert nichts. Sie ist einfach da –
überströmend, unverdient,
verschwenderisch.

Vielleicht liegt genau darin die
Verunsicherung, die wir beim
Schenken spüren. Wir wissen: Ein
echtes Geschenk kann man nicht
verrechnen. Es entzieht sich dem
Kalkül. Und deshalb macht es uns auch

GE S CH ENK

verwundbar. Wer schenkt, gibt etwas
von sich preis. Wer empfängt, steht in
einer Schuld, die sich nicht tilgen lässt,
sondern nur weitergeben.

Die Kirchenväter nannten es den
„wunderbaren Tausch“: Gott wird
Mensch, damit der Mensch
vergöttlicht werde. Er nimmt unsere
Armut, damit wir seinen Reichtum
empfangen. Er stirbt, damit wir leben.
Das ist keine faire Transaktion. Das ist
Liebe, die sich verschenkt.

Wenn wir zu Weihnachten schenken,
können unsere Gaben etwas von
diesem Geheimnis widerspiegeln. 
Ein Geschenk muss nicht groß sein.
Aber es soll etwas von dem in sich
tragen, der es gibt: Zeit, die man nicht
zurückbekommt. Aufmerksamkeit, 
die sich verschwendet. Nähe, die sich
aussetzt.

Wo wir so schenken, da werden wir zu
Zeugen dessen, was Gott selbst getan
hat. Vielleicht icht perfekt. Aber echt.
Und vielleicht wird dann spürbar, was
Weihnachten im Innersten bedeutet:
Dass wir zuerst Beschenkte sind. Dass
wir aus Fülle geben dürfen, nicht aus
Pflicht. Dass die Gabe Gottes uns frei
macht, ohne Angst vor Verlust.

Denn wer von Gott beschenkt ist, 
kann nicht verarmen.

„So sehr hat Gott die Welt geliebt, 

dass er seinen einzigen Sohn hingab.“ (Joh 3,16)



I M P U L S  /  8

Am Jordan tritt Christus hervor. Nicht
mehr verborgen wie in der Höhle. Nicht
mehr schweigend wie in der Nacht.
Sondern sichtbar vor aller Welt.

Er stellt sich in die Reihe der Sünder.
Steigt hinab ins Wasser, als bräuchte er
selbst Umkehr. Und dort geschieht das
Unerhörte: Der Himmel öffnet sich, der
Geist kommt herab, der Vater spricht.

Das ist mein geliebter Sohn.

In diesem Augenblick wird offenbar,
wer Jesus wirklich ist. Nicht nur ein
Prophet. Nicht nur ein Gerechter unter
Menschen. Sondern der Sohn, der
Christus: geliebt, gesandt, sesalbt 
vom Vater selbst.

E R S CH E I N UNG

Die Stimme fügt hinzu: 

Auf ihn sollt ihr hören.

Nicht auf die Angst. Nicht auf den
Lärm der Erwartungen. Nicht auf das,
was uns antreibt oder zerstreut. 
Auf ihn.

Die Taufe Christi ist keine private
Szene. Sie ist Offenbarung. Gott zeigt
uns, wem wir trauen können. 
Und wo wir Orientierung finden.

Theophanie heißt: Gott bleibt nicht
verborgen. Er lässt sich sehen, 
er Erscheint im Sohn. Und lädt uns
ein, ihm zu folgen.

 „Dies ist mein geliebter Sohn, an dem ich Wohlgefallen gefunden habe; 

auf ihn sollt ihr hören.“ (Mt 3,17)

Taufe Christi. 
Miniatur, 1457. Folio 5v 
aus einem Evangelistar (Kat. 84).



I M P U L S  /  9

Weihnachten ist kein privates Ereignis.
Es geschieht nie nur zwischen Gott und
mir. Es bringt Menschen zusammen.

Gott wird Mensch und Menschen
finden zueinander. In der Liturgie. 
Am gemeinsamen Tisch. 
Im Hören auf dasselbe Wort.

Die Kirche feiert nicht einzeln. 
Sie feiert als Leib. Verschieden in
Herkunft, Alter und Sprache 
und doch eins in Christus.

Diese Gemeinschaft ist keine
Selbstverständlichkeit. Sie entsteht
nicht aus Sympathie oder Gleichheit.
Sondern aus dem Geist, 
der zusammenführt, was nicht
zusammengehören könnte 
und daraus etwas Neues schafft.

GEME I N D E

In der Taufe werden wir nicht nur
erneuert, sondern eingegliedert. 
Wir gehören zueinander, weil wir 
zu Christus gehören. Nicht als Summe
von Einzelnen, sondern als lebendiger
Organismus. Als Leib, in dem jedes
Glied das andere braucht.

Gerade in der Diaspora wird das
spürbar. Wenn Menschen
verschiedener Generationen,
verschiedener Lebenswege
zusammenkommen und dennoch
wissen: Hier sind wir zu Hause. 
Hier trägt uns etwas Größeres.

Vielleicht liegt darin eine stille Kraft
von Weihnachten: Niemand muss
seinen Glauben allein tragen. Freude
darf geteilt werden. Und Lasten
ebenso. Denn dort, wo Menschen
einander im Namen Christi begegnen,
hat Weihnachten bereits begonnen.

„Denn wir sind alle durch den einen Geist 

zu einem Leib getauft worden.“   (1 Kor 12,13)

Christus im Zentrum des Tierkreises
Fresko 18. Jh. aus dem Kloster Dekoulou, Griechenland



„Wenn jemand nicht aus Wasser
und Geist geboren wird, kann er
nicht in das Reich Gottes
kommen.“ 

(Joh 3,5)

I M P U L S  /  1 0

Die Taufe ist kein magischer Akt,
sondern ein Mysterium. 
Sie ist die Aufnahme in die
Gemeinschaft der Christen. 
Sie ist Einprägung eines Namens.
Beginn einer Verwandlung, 
die ein Leben lang dauert.

Vielleicht liegt darin die stille Kraft
dieses Festes: Dass wir nicht aus
eigener Kraft neu beginnen müssen.
Sondern aus dem Geschenk,
angenommen zu sein.

Am Fest der Taufe Christi wird Wasser
gesegnet und verteilt.

Die Kirche weiß: Wasser trägt mehr, 
als wir sehen. Es reinigt. Es belebt. 
Es birgt Leben. Und es kann töten.
Wasser ist nie nur Wasser – es ist Tiefe,
Gefahr, Verheißung.

Als Christus in den Jordan stieg,
heiligte er nicht nur diesen Fluss. 
Er berührte die Tiefe der Schöpfung.
Und machte sie zum Ort des
Neubeginns.

Seitdem ist Wasser Zeichen der
Verwandlung. Was darin untertaucht,
bleibt nicht, wie es war.

In der Taufe werden wir nicht besser,
nicht stärker, nicht fehlerlos. Aber neu. 

Das Wasser nimmt uns auf mit allem,
was wir mitbringen: mit unserer
Schuld, unserer Schwäche, unserer
Geschichte, und reinigt uns davon. 
Es entlässt uns mit einer Verheißung:
Du bist nun gereinigt und gehörst 
zu Christus.

WASS E R

D i e  Ta u f e  J e s u  d u r c h  J o h a n n e s  
d e n  T ä u f e r ,  u m  1 3 3 4 ,  Va r d a n  L o r e t s ’ i



I M P U L S  /  1 1

Tradition beginnt nicht in Büchern. 
Sie beginnt im Elternhaus.

Am Tisch, wo die Alten erzählen. 
In der Küche, wo bestimmte Speisen
nur zu bestimmten Zeiten gekocht
werden. In den Gesten, die sich
wiederholen, ohne dass man sie
erklären muss.

Die armenische Kirche hat den Glauben
nie nur gefeiert, sie hat ihn
weitergegeben. Von den Großeltern zu
den Enkeln. Von Hand zu Hand. Nicht
als totes Erbe, sondern als lebendige
Flamme, die man schützen 
und nähren muss.

Tradition ist kein Festhalten am
Gestern. Sie ist Bewegung durch die
Zeit. Was wir empfangen haben, 
geben wir weiter, verwandelt durch
unsere eigene Geschichte, aber
erkennbar als dasselbe.

In der Diaspora wird das zur
Herausforderung. Die Sprache fehlt
manchmal. Die Melodien verblassen.
Bräuche wirken fremd in einer fremden
Umgebung. Und doch bleibt etwas: 
Ein Kreuzzeichen. Ein Gebet, 
das die Großmutter betete. 
Der Geschmack von Gata. Die
Sharakans nach der Liturgie. Kleine
Dinge, die Heimat bedeuten.

T RAD I T I O N

Vielleicht liegt genau darin die Kraft
der Tradition: Sie bewahrt nicht das
Gestern, sondern hält lebendig, was
trägt. Sie ist kein Museum, sondern
ein Fluss. Sie fließt durch die
Generationen und nimmt auf, was sie
braucht, ohne zu vergessen, woher sie
kommt.

Wo Glaube gelebt wird, gibt er sich
weiter. Oft nicht in großen Worten,
sondern im Tun. Im Mitgehen zur
Liturgie. Im gemeinsamen Fasten. 
Im selbstverständlichen Gebet 
vor dem Essen.

Kinder lernen Glauben 
nicht durch Belehrung, 
sondern durch Beobachtung. 
Sie merken, was uns wichtig ist. 
Was wir schützen. 
Wofür wir Zeit haben.

Tradition stirbt dort, 
wo sie nur bewahrt wird. 
Sie lebt dort, 
wo sie gelebt wird.

„Diese Worte, die ich dir heute gebiete, sollst du zu Herzen nehmen. 

Du sollst sie deinen Kindern einschärfen und davon reden, 

wenn du in deinem Haus sitzt.“ (Dtn 6,6–7)



I M P U L S  /  1 2

Weihnachten endet nicht am
Weihnachtsfest. Ihre Botschaft geht
dort, wo wir leben.

Das Wort ist Fleisch geworden nicht
um bewundert zu werden, sondern 
um getragen zu werden: Hinaus 
in die Welt.

Darum ist dieser Segen zugleich 
eine Sendung:

Die Gnade Christi gehe mit dir, Seine
unverdiente Zuwendung, die dich trägt,
wenn du schwach wirst. Die dich
aufrichtet, wenn du fällst.

Die Liebe Gottes umhülle dich. Jene
Liebe, die dich längst kannte, bevor du
warst. Die bei dir bleibt, auch wenn du
dich selbst nicht mehr spürst.

S EG EN

Die Gemeinschaft des Heiligen Geistes
verbinde dich mit denen, die mit und
neben dir gehen. Mit der Kirche, die
durch die Zeiten trägt. Mit allen, 
die Christus suchen.

Geh mit dem, was du empfangen hast.
Trage Hoffnung, wo sie fehlt. 
Wärme, wo man friert. 
Geduld, wo Menschen müde sind.

So wird Weihnachten weitergegeben.
Von Herz zu Herz. 
Von Leben zu Leben.

Die Gnade unseres Herrn Jesus
Christus, die Liebe Gottes und die
Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei
mit euch allen – heute und alle Tage.

Amen.

„Die Gnade unseres Herrn Jesus Christus und die Liebe Gottes

 und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes 

sei mit euch allen.“ (2 Kor 13,13)



Բադեն-Վիւրթեմբերգի Հայ Համայնք

Armenische Gemeinde Baden-Württemberg e.V.

Herausgeber :  
Armenische  G emeinde  Baden-Württemberg  e .V.
Lerchenberger  Str.  4 8 ,  7 3035 G öppingen
www.agbw.org

Autor :  P fr.  Dr.  Diradur  Sardaryan
Erscheinungs jahr  202 5,  1 .  Auf lage

Ti te lb i ld :  Bearbe i tung  von  G eburt  C hr is t i  Miniatur  
Aus:  S i rarp ie  Der  Nersess ian  & Arpag  Mekhi tar ian ,  
Armenische  Miniaturen  aus  Is fahan,  Fre iburg  1986,  S .  115.

Urheberrecht :  © Al le  Rechte  vorbehal ten .
Verv ie l f ä l t igung  nur  mit  Zust immung .

© e p d - b i l d /a k g - i m a g e s / N o r t h  W i n d  P i c t u r e  A r c h i v e
H a n d k o l o r i e r t e r  H o l z s c h n i t t  " D i e  d r e i  K ö n i g e  f o l g e n  d e m  S t e r n  n a c h  B e t h l e h e m "  

a u s  d e m  1 9 .  J a h r h u n d e r t .  


